
 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج دروس خارج فقه حضرت آیت الله  متن کامل مطابق با صوت

 16/10/1393 - بهشنسه          خارج فقه   :موضوع

 1 صفحه                                                                                                                                                                   39 :جلسه

       ......................................................................... 

عوذ بالله من الشیطان الرجیم، بسم الله الرحمن الرحیم و الحمد لله رب العالمین و صلی الله علی سیدنا رسول الله و آله الطیبین ا

ین المعصومین و اللعنة الدائمة علی اعدائهم اجمعین  الطاهر

و ارحمنا برحمتک یا ارحم الراحمین  اللهم وفقنا و جمیع المشتغلین 

 بنا بود که احادیثی را یعنی یک مقداری متعرض احادیث اکراه و اضطرار و فرق بین این دو تا بشویم.

شود و جایش هم فعلا اینجا نیست و مناسبش کمی عبارت جلال سیوطی را در حدیث رفع خواندیم. دیدیم این بحث خیلی طولانی می

شود در اینجا گفت، ای که میکنیم. خلاصهدر همان ابحاث بیع است. فعلا به همان مقداری که کلام جلال سیوطی را خواندیم اکتفا می

کند. البته حدیث رفع ثلاثی، اضطرار نیست، در کلمات اهل سنت خطا و نسیان و اکراه خود جلال سیوطی حدیث رفع ثلاثی را قبول می

 است. این در حدیث رفع ثلاثی که اهل سنت...

این بزرگان شأنشان قبول نکردند.   کرارا عرض کردیم مثل بخاری و مسلم و  و متون هم متعدد. و  البته اسانید متعدد از صحابه متعدد 

 ای دیگر هم از بزرگان شأن مثل ابن حزم و دیگران قبول کردند.عده 

دانند در آن حدی که بخواهد نظر بدهد. علی دانند، بعضی نمیجلال سیوطی را مختلف فیه است. بعضی صاحب نظر و مجتهد می

ابن حزم که حدیث صحیح است. و عده  ای از فروع را ایشان در خطا و نسیان و جهل، ای حال ظاهرا آخرش جلال سیوطی قبول کرد مثل 

 کشد.جهل هم دارد یک مقداری، در فروع اکراه. دیگر ما دیدیم اگر بخواهیم متعرض این حرفها بشویم طول می

ای از فقهای اهل سنت کتابی به نام کتاب اکراه دارند. مستقلا مباحث اکراه را متعرض شدند. چون توی مباحث اکراه یک  اصلا عده 

با هم نمی فروعی که به حسب ظاهر هم  فروع متعدد شدند و  هم اشاره کردم، خیلی متعرض  اکراه  روز  اگر  بر بیع کرد، سازد. مثلا گفتند 

 بیعش به اصطلاح باطل است، اما اکراه بر طلاق درست است. اکراه بر نکاح درست است. 

تعابیر مختلف و بحثش هم لطیف بود، یعنی بعضی از معضلات روایات ما را  حالا دیگر خیلی آن وقت روایات مختلف فیهی دارند، 

یم جای خودش، فعلا درجای خودش باشد.کرد. دیدیم خیلی طول میهم حل می  کشد لذا فعلا گفتیم آن را بگذار

ام اضطروا علیه؛ این سبب شده که  برگردیم به ما نحن فیه چون در روایات حدیث رفع ما اضطرار آمده. رفع عن امتی ما اکرهوا علیه 

ین ما، بزرگان معاصر، حالا  کنند. دیدیم که عده علمای ما فرق بین اکراه و اضطرار را بیان بکنند. که این دو تا با هم چرا فرق می ای از معاصر



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج دروس خارج فقه حضرت آیت الله  متن کامل مطابق با صوت

 16/10/1393 - بهشنسه          خارج فقه   :موضوع

 2 صفحه                                                                                                                                                                   39 :جلسه

       ......................................................................... 

اشان  ایمعاصر به معنای دویست یا سیصد سال اخیر، اینها بیشتر از این راه پیش رفتند. مرحوم آقای نائینی، مرحوم استاد آقای خویی، عده 

 خواهد تکرار بکنیم. دو، امتنان بر امت که این را توضیح دادیم، دیگر نمیکه حدیث رفع چون لسانش لسان امتنان است، این یک. 

و اضطرار حکم وضعی که ضمان است برداشته نمی شود. این  شود. اما حکم تکلیفی برداشته میاین را قائل شدند که در صورت اکراه 

بیع در باب اضطرار درست است، در باب اکراه باطل است. لو اکره علی البیع  یک. این مال امتش بود. دو، اینکه در باب به اصطلاح مثل 

 این باطل است، اما لو اضطر الی البیع این درست است.

یرات آقای خویی امتنان بر امت آمده. نه، نکتهاین نکته اش امت نیست، اصل اش را هم امتنان، نه امتنان بر امت. عرض کردیم در تقر

گویند اگر ما بگوییم که بیع مکره صحیح است، خب خلاف امتنان است. اما های علمی را دقت بکنید. چون میامتنان است. این ظرافت

 کند. امتنان اقتضاء میاگر بگوییم بیع مضطر هم باطل است، آن هم خلاف امتنان است. 

ینه سیاقی میاین امتنان را ما توضیح علمی ای است که ممکن است یک دانند به طور کلی. یک قاعده اش را عرض کردیم. یک نوع قر

ینه سیاقی یک جزئش را یک جور معنا بکنیم یک جزئش را یک جور دیگر. حالا با اینکه آمده  روایتی دارای لسان واحدی باشد، لکن به قر

متنان رفع عن امتی الاکراه و الاضطرار، لکن بیع مضطر، چون رفع عن امتی لسان امت و لسان رفع لسان به اصطلاح منت گذاری است، ا

 کند که این بیع درست باشد. اقتضا می

اکراه یکی است؟ ظاهر عبارت شیخ بعضی جاهایش بود که یکی است. و مرحوم  و لذا این بحث را هم مطرح کردیم که آیا اضطرار و 

یم بین احکام تکلیفی و احکام وضعی.   استاد هم از این راه وارد شدند که فرق بگذار

از مرحوم استاد خواندیم و گذشت دیگر تکرار نمی این مطالبی که  آید این است. اولا کنیم. آنچه که الان به ذهن ما در این جهت میو 

یادی دارد. پیش اهل سنت هم عده ز شان از ائمه شأنشان قبول نکردند. پیش ما هم عرض ما توضیح کافی دادیم که حدیث رفع مشکل 

ثابت نیست به لحاظ سند و آن هم عده  ای از مشایخ دارند. این که به لحاظ متن. چون در اینجا  کردیم که این مشکل دارد. یک متنش بیشتر 

 آقایان تمسک به حدیث رفع کردند رفع عن امتی ما اکرهوا علیه و اضطروا علیه.

نکته دوم، حدیث رفع هم پیش ما هم ثابت نیست، پیش ما هم در شیعه هم ثابت نیست. اینطور نیست که فقط اهل سنت. نکته دوم که 

خواستیم بخوانیم که سابقا گفتیم، بحث مدلول حدیث رفع است. آیا حدیث رفع ناظر است در اینجا هست که این خیلی مهم است که می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج دروس خارج فقه حضرت آیت الله  متن کامل مطابق با صوت

 16/10/1393 - بهشنسه          خارج فقه   :موضوع

 3 صفحه                                                                                                                                                                   39 :جلسه

       ......................................................................... 

شود. این اساس حدیث رفع است. این که مثلا اگر به به اصطلاح آقایان به احکام تکلیفی، به اصطلاح ایشان، یا شامل آثار وضعی هم می

 شود یانه؟اکراه شد بر بیع، این باطل است، این مال ناظر به معنای وضعی است؛ یعنی احکام وضعی را هم شامل می

یم آن را که بر می دارد مواخذه است به قول مرحوم شیخ.  ما عرض کردیم که حدیث رفع علی تقدیر ثبوتش به حسب ارتکازاتی که ما دار

ما کلمه مواخذه را به کار نبردیم. بعضی هم عقوبت گفتند به جای کلمه عقوبت را هم ما به کار نبردیم. ما به جایش به کار بردیم احکام  البته 

 جزایی. 

ما عرض کردیم حدیث رفع چه در نزد اهل سنت، عرض کردم در نزد اهل سنت متونش این طوری است؛ ان الله عفی لی دارد، تجاوز  

 لامتی دارد، وضع عن امتی دارد، رفع عن امتی دارد، همه اینها را دارد.

ان الله اسقط  اگر حدیث باشد، در کتاب فقه الرضا آمده  امتی. و در یک متنی که فقط در کتاب،  یم. رفع عن  در نزد ما رفع و وضع دار

یم، اهل سنت هم ندارند. نمی دانیم حالا کتاب فقه الرضا از کجا این تعبیر اسقط را گرفته است. پس آنچه  عن المومن. این اسقط را ما ندار

اگر تجاوز و عفی باشد، مخصوصا تجاوز، اینها تماما به همان مواخذه و عقوبت به قول آقایان یا احکا  یم در بین اهل سنت،  م  که ما الان دار

 جزایی به تعبیر بنده.

این   بر عنوان عصیان نه بر عنوان واقع، فقط  ما آمدیم گفتیم حدیث رفع در حقیقت معنایش این است: احکام جزایی که مترتب است 

کند که احکام جزایی را مطلقا مثلا اگر شما مضطر شدید  شود. ابن حزم ادعا میاحکام برداشته بشود. مطلق احکام جزایی هم برداشته نمی

ید من باب مثال عرض می کنم. حدیث رفع فقط این قسمت که شما حرام ارتکاب نشدید، مضطر هستید، در حال غذای کسی را بخور

ید، از گرسنگی غذای کسی را می ید. حدیث رفع فقط میناراحتی هستید، راهی ندار خوب دقت گوید شما مرتکب حرام نشدید. خور

ید، اما ضامن هستید.  ید چون اضطرار دار  بکنید. اما این که شما ضامن نیستید، نه. شما غذا بخور

آید که ضامن هم نیستید. ببینید، یواش یواش. پس یک؛ احکام جزایی که متفرع است بر عنوان خواهد بگوید نه، از آن در میابن حزم می

شودبا حدیث رفع. دو؛ احکام جزایی مطلقا ولو آنهایی که مترتب بر عصیان نیست. اصطلاحا باب ضمان و باب  عصیان. این برداشته می

دیات و باب اروش در باب جنایات. اینها احکامی هستند که مترتب بر عنوان عصیان نیستند. شما در خواب بودید سنگی را زدید، پایتان  

 کند ولو شما اراده هم نداشته باشید.اید بدهید. فرق نمیخورد یک سنگی افتاد شیشه کسی را شکاند، ب



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج دروس خارج فقه حضرت آیت الله  متن کامل مطابق با صوت

 16/10/1393 - بهشنسه          خارج فقه   :موضوع

 4 صفحه                                                                                                                                                                   39 :جلسه

       ......................................................................... 

دادیم، این جور احکام تابع قصد شخص یا فعل شخص را نگاه نمیاین احکام بار می آید  کنند. این احکام میشود. چون توضیح 

باید درست بشود. آن کار ندارد که حالا کی عن عصیان، عن غیر عصیان، عن نسیان، آن  می گوید این شیشه شکست. ببینید، این شیشه 

یم که از بیت المال یم روایت هم دار . اصلا کار به اینها ندارد. این شیشه شکست. و لذا در مواردی که حتی فاعل آن شناخته نشده، فتوا دار

ای افتاده است. امیر المومنین)ع( فرمودند از بیت المال تی که در روز جمعه ازدحام شد، یک کسی مرد، بعد دیدند جنازه دارد در یک روای

 بشود. بدهید. یعنی اینجا نظر ندارد کسی این فعل را انجام داد، نداد. اصلا نظر به این ندارد. یک نفر مرده، بایدبه جای او پولی قرار داده 

دیه هم در حقیقت این بود که مثلا این شخص که فوت کرد، چون خب این اداره مالی خانواده را به عهده داشت. بعد   عرض کردیم سر 

شان،  از اینکه فوت کرد حالا به هر جهتی، اشتباها خطأ، یک پولی به ازاء او داده بشود تا یک پنج سالی، دو سالی، یک سالی، به حسب زندگی

پرست و آن شخص. این اصلش است، البته حکمتش است،  اینها زندگی را اداره بکنند تا زندگی شکل جدیدی پیدا بکند. بانبودن آن سر

 اش هم نیست.علت تامه

و غیر شیخ است. سنیپس بنابراین این دو.  ها هم دارند عرض کردم. حدیث رفع یک، احکام جزایی مترتب بر عصیان. این مراد شیخ 

گوییم قواعد فقهیه، در شان آمده. دو، در کتب همین اشباه و نظائر، یعنی ما میپیش اهل سنت خوب دقت بکنید. یک، در کتب حدیثی

اینهاست. چهار، در کتب اصول هم آمده است. لکن  و دیات و  در ابواب متعدد فقه آمده، هر کدام جای خودش. صلاة  اینها آمده. سه، 

یم، آنها ندارند. مثل ما برائت را در حدیث رفع نبردند. چون ندارند    چون بحث برائت، ما در اصول ما برائت مفصل، چون ما لا یعلمون دار

یم لذا بردیم. دقت کنید نه اینکه حالا نکته خاصی باشد.  بحث متن لا یعلمون ندارند. لذا نبردند. ما دار

از مصادیق را ذکر  و مبین یک عده  مبین آوردند. چون عرض کردیم در بحث مجمل  و  مبین، غالبا در مجمل  و  آنها در بحث مجمل 

 کنند که آیا این مجمل هست یا نه؟ یکی هم رفع عن امتی. به این مناسبت. می

گوید این اجمال ندارد، این مبین است. این همان  گوید نه این واضح است، مراد نفی مواخذه است. ایشان میمثلا در احکام امدی، می

بنده الان عرض می یم، به جایش  کنم. مرحوم شیخ هم معنایی است که  یا عقوبه را بردار یراد نفی العقوبه یامواخذه. ما این مواخذه  گفت 

ید احکام جزایی که مترتب است بر عصیان، احکام جزایی که مترتب است بر عصیان و بر ذات عمل؛ این معنای دوم. در حدیث رفع.   بگذار

به اضافه آثاری که بار می تا معنا  بیع فاسد است، طلاق فاسد است، یا این دو  شودبه لحاظ احکام وضعی مثل صحت و فساد. که مثلا 

از این سه تا معنا در کلمات شاید مشهورتر آمده باشد. و آن اینکه   صحیح درست نیست. این معنای سوم شد. یک معنای چهارمی هم غیر 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج دروس خارج فقه حضرت آیت الله  متن کامل مطابق با صوت

 16/10/1393 - بهشنسه          خارج فقه   :موضوع

 5 صفحه                                                                                                                                                                   39 :جلسه

       ......................................................................... 

اثبات می یعنی اگر اصلا این لسان رفع لسان وضع هم هست. جعل هم هست.  کند، اضافه بر آن اضافه بر اینکه این آثار را اثبات یا نفی، 

 شما مثلا سوره را فراموش کردید، در این صورت شما نماز خواندید بدون سوره، نمازتان هم درست است. خوب دقت بکنید.

استاد اشکال می نائینی و مرحوم  مثل مرحوم  گویند حدیث رفع مفادش نفی کنند، میاین معنای اخیر را الان غالبا علمای متأخر ما 

ید. شما سوره را ترک کردید، معذور بودید نسیانا. خیلی خب، این برداشته شد. اما  به بقیه اجزاء دار است. مفادش این نیست که شما امر 

ید. خوب دقت کنید. امر به نماز بدون سوره. این را دیگر با حدیث رفع نمی  شود اثبات کرد. شما امر به نماز بدون سوره دار

یاد است. ما که اصل سندش را قبول نداشتیم که حالا اینها دیگر یواش یواش جای خودش در حدیث رفع عرض کردیم صحبت ها ز

با شواهد، از حدیث رفع بیش از نفی  و  بر فرض قبول بکنیم، همین طور که امدی هم گفته  برسیم به اینجا. لکن عرض کردیم کرارا و مرارا  

  آید.احکام جزایی مترتب بر عنوان عصیان در نمی

یم شش صورت است.   یم، متنی که ما دار این رفع عن امتی، آنچه که مناسب است این است که در این شش صورت حالا متنی که ما دار

شش صورت هم عرض کردیم دو تا متن اساسی دارد. یک متنی که الان پیش ما مشهور است. یک متنی که در فقیه آمده است. همان شش 

  تایی، چون این توجه نکردند بزرگان ما. دو تا متن دارد. متن مشهور شش تایی، خطا و نسیان و اضطرار و اکراه و عدم الاطاعه و جهل؛ این

دانیم چرا مرحوم صدوق متن مشهور است که در کافی آمده در جاهای دیگر آمده. لکن در خصال خود مرحوم شیخ هم آمده. لکن نمی

این جوری آورده: خطا و سهو و نسیان. سه تا آورده است. آن متن مشهور دو تاست. متن اهل سنت هم دو تاست. خطا و نسیان. ایشان  

ایشان کم کرد تا که باشد، اضطرار را  و نسیان سه تا آورده، خواهی نخواهی از آن چهار تا هم یکی را کم کرده؛ چون شش  ه تا خطا و سهو 

 بشود شش تا. 

یروز اینجا، در متن فقه الرضا اعجب از متن  غرض متن صدوق یک مشکل دیگر هم دارد و عرض کردیم دیروز هم خواندیم، دیروز یا پر

یتعمد را هم چون آدم خیال می و نسیان، آن چهار تا آورده. این ما لا  و غلط و سهو  یتعمد،  الرضا است. ما لا  کند ما لا صدوق متن فقه 

یتعمد با نسیان و اینها بخورد دیگر، حالا تعمد نداشته باشد. به هر حال متن مشهور ما شش تاست؛ سهو و نسیان و چهار تای دیگر که یکی  

به انسان نسبت داده میهم اضطرار است. و  شود، اما  انصافش هم این معنایی که عرض کردیم بد نیست؛ چون در این موارد شش گانه فعل 

شود. خوب دقت بکنید. این رفع عن به این لحاظ. اگر شما از یک چراغ قرمز عبور کردید، بعد پلیس شما را گرفت عصیان نسبت داده نمی

یم،   یضی در ماشین دار گویند این آقا فعل را انجام نداد، از چراغ قرمز عبور کرد، فعل اضطرار دارد به بیمارستان. نمیچرا، گفت آقا یک مر



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج دروس خارج فقه حضرت آیت الله  متن کامل مطابق با صوت

 16/10/1393 - بهشنسه          خارج فقه   :موضوع

 6 صفحه                                                                                                                                                                   39 :جلسه

       ......................................................................... 

را انجام داد. اما عصیان نکرده، تمرد بر قانون نکرده، برای حفظ جان بوده. یا یک کسی پشت سرش تهدید کرده اسلحه گرفته که بیا عبور 

 کن. این یک امر عقلایی هم هست، این امر درستی هم هست مشکلی هم ندارد.

آید این بحثی که آقای خویی و دیگران مطرح کردند، این مبنی است بر تصور این آقایان که حدیث  پس بنابراین آنچه که به ذهن ما می

کند. نه، اولا حدیث رفع سندا ثابت نیست، آخرش هم این است. پس نه ناظر به بیع مکره کند، چنان میدارد، چنین میرفع حکم را بر می

 است، نه ناظر به بیع مضطر است. که بگوییم چرا بیع مکره باطل است، بیع مضطر درست است. دقت فرمودید؟ 

البته  این تفرقه نائینی در اینجا مطرح کردند، کله مبنی بر،  آقای خویی عرض کردیم حدیث رفع را هم بعد ای که آقای خویی و مرحوم 

اشکال کردند؛ چون بعد نظرشان راجع به آن نسخه خصال برگشت و حکم کردند ضعیف است. چون مرحوم شیخ وفاقا لبعضی از اعلامی  

از شیخ بودند، دیگر اینجا نمی آنچه که شیخ آورده خیلی رویش کار کردند. این قبل خواهیم متعرض بشویم. چون علمای ما غالبا که قبل 

از شیخ هم هست. شیخ دارد روی الشیخ الصدوق فی الخصال فی الصحیح، روی الصدوق فی الخصال فی الصحیح؛ لذا این منشأ شده 

دارد. آقای  که عده  خصال. و ما متعرض شدیم گفتیم سند خصال هم مشکل  صحیح، سند و  این سند  از شیخ گفتند  از علمای بعد  ای 

های اولش قبول داشتند، بعد خود ایشان برگشتند. اشتباه نشود. یعنی خود ایشان هم حدیث رفع به لحاظ مبانی رجالی  خویی هم در آن دوره 

یباتی که در محلش من توضیح دادم دیگر نمی خواهم تکرار بکنم ایشان قبول  متأخرشان قبول ندارند. لکن در مبانی سابق حالا با یک تقر

 داشتند. بعد برگشتند. 

های دیگر مثل نوادر احمد گفتند توش هست اسماعیل جعفی، آن هم مشکل دارد. آن که مشکلش از این حدیث  ای از راه بعد هم عده 

 خصال بدتر است. 

اش ما توضیحات را عرض کردیم. چه اسانیدی که مرحوم استاد متعرض شدند چه اسانیدی که ایشان متعرض نشدند، تمام این  خلاصه

 اسانید را بررسی کردیم، گفتیم کلا مشکل دارد جز متن ثلاثی. 

 س: عن امتی دارد من ثلاثی، عن امتی

 دانم.دانم عن امتی یا نه نمیدانم الان قال رسول الله)ص( وضع الله نمیج: نمی

 به هر حال چون آن متن ثلاثی هم مشکلات دیگری دارد آن هم محل اشکال است. این خلاصه بحث.



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج دروس خارج فقه حضرت آیت الله  متن کامل مطابق با صوت

 16/10/1393 - بهشنسه          خارج فقه   :موضوع

 7 صفحه                                                                                                                                                                   39 :جلسه

       ......................................................................... 

این بحث معلوم شد که  این کل  بیع مضطر صحیح است و  ایشان از امتنان و دلالت سیاقی و بیع مکره باطل است و  پس این مطلبی که 

 خیلی فنی نیست. ما هستیم و روی قواعد. 

 اما فرق بین اکراه و اضطرار، انصاف قصه

 س: فتاوی که مترتب بوده بر حدیث رفع بعد ایشان برگشتند، فتاوی که مترتب بر حدیث رفع بود آقای خویی برگشته، اینها را

 کنید؟ خب وقتی نظر خودشانج: دیگر از خود ایشان سوال کنید، چرا از من سوال می

یادی از اهل سنت همین را فهمیدند. این   البته این هست، عرض کردم کرارا خدمتتان. از قرن دوم که این حدیث رفع در فقه آمد، عده ز

ای به این توسعه که اگر سوره را فراموش کرد، یک واجب را فراموش کرد، ای که گفتیم. حتی عده یعنی به همان توسعهطور نیست که نباشد.  

 ای که عرض کردم. بقیه نماز درست است. به همان توسعه

اینجا نشستم خیال   اشتباه نشود، این بحث اشتباه نشود. این از همان قرن دوم در دنیای اسلام مطرح بوده. این طور نبوده که حالا من 

 کنید، لکن از همان وقت هم مطرح بوده که یک، سندش صحیح است یا نه؟ دو، این دلالت تام است یا نه؟ هر دو محل اشکال بوده است. 

و عرض کردیم این خیلی نکته مهمی است. مع قطع نظر عن الاسناد در این بخش دلالت، خوب دقت بکنید، در این بخش دلالت هم 

یم، حالا شاید بگردیم، دو تا حدیث داریم که ظاهرش این است که حدیث رفع حکم وضعی را هم بر می دارد. همان  آنچه که الان ما دار

از امام موسی بن جعفر)ع( که شخصی را قسم می یم. یکی همان حدیثی است که  دهند همان متن ثلاثی یا حالا غیر ثلاثی. این را هم دار

اینها، به طلاق و عتاق، و اجبارا، حضرت می فرمایند اشکال ندارد، قسم بخورد. قال رسول الله)ص( رفع عن امتی. یعنی امام)ع(  گمرک و 

 زن من طلاق اگر این طور باشد.خورد دیگر خواهند بفرمایند که این قسم او اثر ندارد. چون قسم به طلاق میمی

فرماید، این البته بوده بین اهل سنت. عرض کردم این توی روایات ما هم آمده است. این یک روایت که همین الان عرض امام)ع( می

دو هم همین حدیثی که در اینجا خواندیم. ان الحلف اذا لا  کردیم مشکلاتی دارد، سندش به حسب ظاهر خوب است، اما مشکلاتی دارد.  

  یضر، مضر نیست، اذا اضطر الیه او اکره علیه؛ اگر بگوییم لا یضر به معنای اینکه موجب بطلان، یعنی موثر نیست، آن عمل باطل به اصطلاح

 سماعه. کند. این هم روایت مرسلهباطل است تأثیر نمی



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج دروس خارج فقه حضرت آیت الله  متن کامل مطابق با صوت

 16/10/1393 - بهشنسه          خارج فقه   :موضوع

 8 صفحه                                                                                                                                                                   39 :جلسه

       ......................................................................... 

یم دو تاست. آنهایی که من پیدا کردم، حالا اگر آقایان بعد پیدا کردند. چون من عرض کردم شؤون ائمه علیهم  فعلا آنچه که الان ما دار

 السلام راجع به سنن رسول الله)ص( این سه تا شأن در ذهنتان همیشه باشد.

 یک: آیا این سنت ثابت هست یا نه؟ دو: مدلول این سنت چیست؟ سه: حدود این سنت چیست؟

کند یا نه؟ چون در قرن دوم که ائمه علیهم مثلا آیا حدیث رفع ثابت هست یا نه؟ این یک. آیا حدیث رفع اثبات صحت عمل هم می

یم ما در حدیث رفع مجموعا به ائمه)ع( نسبت داده شده، اما السلام لااقل ائمه متأخر بودند، کاملا این بحثها جا افتاده بود.   دار و مشکل 

وقتی سند واضح نباشد. مثلا خدای ناکرده شبهه بکنیم عده مشکل است یعنی،  بودند حدیثی را به ائمه سند واضحی نیست و  ای متعمد 

 علیهم السلام نسبت بدهند که واقعیت ندارد.

 شویم.علی ای حال کیف ما کان وارد این بحث نمی

کنیم. آن مقداری که پس بنابراین ما از مجموعه روایات هم اثبات حدیث رفع، هم این مدلول، یعنی بیش از آن مقداری که ما ادعا می

اکراه را با هم آورده است.  لکن در ما ادعا کردیم، البته آن روایت دارد ان الحلف لایضر اذا اضطر او اکره، هر دو را با هم آورده. اضطرار و 

 آن حلف مراد حلف به طلاق باشد. الف و لام عهد باشد نه جنس حلف باشد.آنجا توضیح دادیم که احتمالا 

واقع نمی شود. یعنی حکم وضعی. اثبات این مقدمات از آن روایت با  روایت هم ضعیف السند است. لا یضر هم به معنای اینکه عمل 

 آن وضعی که دارد خیلی مشکل است. این هم راجع به آن روایت.

روایت ابی الحسن، آن از امام صادق)ع( بود. روایت از موسی بن جعفر سلام الله علیه بود. و روشن هم نیست اصولا در فقه قدمای  

یبا ابواب فقهی ما جمع و جور می شود، مثل زمان شیخ یا مقنعه. شیخ طوسی ما این مطلب منعکس باشد. عرض کردم از وقتی که دیگر تقر

آورد.  اش یا اشاراتی این حدیث رفع را نمییا شیخ مفید اصلا این حالا به استثناء آن کتاب اختصار، مرحوم شیخ مفید هم در کتابهای فقهی

در بقیه جاها نیاورده شیخ طوسی هم که کلا نیاورده الا در کتاب خلاف متن ثلاثی اهل سنت. آن هم برای مناقشات جدلی با اهل سنت. 

 است.

 غرض به اینکه این هم راجع به این مطلب.



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج دروس خارج فقه حضرت آیت الله  متن کامل مطابق با صوت

 16/10/1393 - بهشنسه          خارج فقه   :موضوع

 9 صفحه                                                                                                                                                                   39 :جلسه

       ......................................................................... 

این که این چون امتنان است، یکی درست است یکی درست نیست، اینها همه اش یک  پس بنابراین این مطلبی را که اینها فرمودند به 

یم ثابت باشد. دو، این که مدلول حدیث علی تقدیر ثبوت، فقط نفی احکام جزایی نباشد،   دار نکته دارد. یک، حدیث رفع شش تایی که ما 

بیع دارد نه اضطرارش.  اش بدهیم به احکام وضعی.  توسعه اما اگر توسعه ندادیم به احکام، اصلا ربطی به بیع ندارد. نه اکراهش ربطی به 

 هیچ کدامش ربطی به بیع ندارد. این راجع به این.

و امتنان نیست. به خاطر اینکه بیع  فیه ان یکون تجارة    24:35و لذا اگر هم ما قائل هستیم بیع مکره باطل است، به خاطر حدیث رفع 

شود لفظ طلاق عن تراض. اصلا توش رضایت شرط است. مرحوم شیخ انصاری همین جا نوشتند که باید چون اکراه شده بر طلاق، نمی

دانیم چطور از زبان ایشان. شاید  را جاری بکنید. باید طلاق صحیح باشد تا اکراه بیاید. این حرف هم از مرحوم شیخ عجیب است. ما نمی

 گوید باید طلاق صحیح باشد، لکن چون عن اکراه بوده آن برداشته بشود. این هم روشن شد. تقید به متن حدیث رفع. ایشان می

یم. ثانیا در باب طلاق نکته حدیث رفع نیست. تعجب است از مرحوم شیخ با جلالت شأن  اولا ما در باب حدیث رفع در باب اکراه ندار

ید  ایشان. لا طلاق الا لمن اراد الطلاق؛ خوب دقت کنید. چون در آنجا ائمه علیهم السلام فرمودند که طلاق در جایی است که شخص مر

این  خواهیم. اصلا آنجا دنبال حدیث رفع نیستیم. آنجا  بکنند، اکراهش بکنند ارزش ندارد. حدیث رفع آنجا ما نمیطلاق باشد. اجبارش  

معنایش این نیست که شیخ انصاری گفته، گفته طلاق صحیح را انجام بده، چون عن اکراه است باطل است. همین که عن اکراه شد طلاق 

 نیست که حالا صحیح باشد که حدیث رفع باشد. دقت کردید؟ 

خواهم بگویم؟ عن اکراه طلاق داد اصلا این طلاق باطل است. نه اینکه باید قصد طلاق بکند،  اصلا اگر عن اکراه، روشن شد چه می

به خاطر حدیث رفع باطل بشود. این نیست. و ما من خودم تعجب می کنم. واقعا تعجب  تا بشود طلاق، آن وقت چون عن اکراه است 

کنم. یا آقای خویی بین احکام تکلیفی و وضعی فرق گذاشته. اینها تمام تصورش بر معنای حدیث رفع است. بحثی که از آقای خویی  می

خواندیم. در احکام تکلیفی این طور است، در احکام وضعی این طور است. این تمام فرقش، اولا حدیث رفع ثابت نیست، اگر هم ثابت  

 است. اصلا در احکام وضعی نیست. بشود فقط در احکام تکلیفی

گوید شما احکام جزایی ندارد. چون عرض کردیم یک تفسیر قانونی هست، احکام تکلیفی عبارت از  مراد از احکام تکلیفی یعنی می

اعتبارات قانونی هستند که موضوعات احکام جزایی هستند. خب این چه تفسیری است؟ احکام مولوی به تعبیر ما، اوامر مولوی، غیر از 

بر یک نحوی از جزا هستند. یا موضوع احکام جزایی  اوامر ارشادی. اوامر مولوی عبارت از یک سنخ اعتبارات ق انونی هستند که مشتمل 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج دروس خارج فقه حضرت آیت الله  متن کامل مطابق با صوت

 16/10/1393 - بهشنسه          خارج فقه   :موضوع

 10 صفحه                                                                                                                                                                   39 :جلسه

       ......................................................................... 

شود مگر اینکه به نحو ما، مشتمل بر یک شود اعتبار به صورت قانون نمیهستند. چون یک اصطلاحی دارند که حکم به صورت حکم نمی

 نحوه جزایی باشد. 

شود که، اگر بگویند مثلا واجب است بر شما مالیات بدهید، اما هیچ جزایی ندهید، ندهیم، خیلی خب ندادیم. خب این که حکم نمی

یادی میندادید هم ندادید که نمی دارد یا ز یم یا چنین میشود. باید بگوید اگر ندادید مثلا زندان دارد یا عقوبت  اموالت را گیر یا  کنیم 

یم. یک چیزی باید دنبالش باشد. نمیمی یکایی ممنوع است. حالا اگر گیر با فلان شرکتهای آمر شود اعتبار حکم بگوید فرض کنید معامله 

 کسی هم انجام داد مشکل ندارد. خب این که حکم نیست. اگر انجام داد مشکل ندارد. 

لذا همیشه طبیعت احکام، اصلا فارق بین احکام مولوی و ارشادی همین است خب. احکام مولوی هر چیزی که خوب دقت بکنید،  

شود مولوی. هر حکمی که اعتبار قانونی که جزا بار نشود بر مخالفتش. مثلا اگر جزا بار بشود بر مخالفت آن حکم نه بر عنوان دیگر. این می

باطل بود، اموال شما، این بطلان و صحت بطلان احکام به اصطلاح غیر مولوی هستند. این مولوی و غیر مولوی معیارش این است. اگر 

موضوع احکام جزایی هستند. چون موضوع احکام جزایی هستند،  بار شد جزا، پس اوامر مولوی یا اعتبارات قانونی اعتباراتی هستند که 

 دارد. روشن شد؟جزا را بر میحدیث رفع فقط ناظر به اوامر مولوی است. چون حدیث رفع فقط 

 این تفسیر قانونی ما از حدیث رفع. 

فرماید در احکام تکلیفیه، خواندیم عبارات ایشان را. اصلا در احکام وضعیه جای بحث حدیث  پس حدیث رفع این که آقای خویی می

تعابیر قانونی را حفظ بکنید. آن که مشمول  رفع نیست. چون احکام وضعیه اصلا مشمول حدیث رفع نیستند. آن که مشمول، روشن شد 

وع احکام جزایی هستند. تا جزا نباشد تکلیف نیست. مولویتی  حدیث رفع است، احکام تکلیفی است. چون احکام تکلیفی مشتمل موض

به کیفر است، پس حدیث رفع خواهی نخواهی   نیست. احکام تکلیفی موضوع احکام جزایی هستند، حدیث رفع هم ناظر به جزاست و 

 چیزها اصلا ناظر نیست. فقط ناظر به احکام تکلیفی است. به احکام وضعی، صحت، بطلان، این جور 

 س: این اول کلام، حدیث رفع ناظر به کیفر و جزا باید باشد

گوید رفع عن امتی خطا، این باید این جوری معنا ج: خیلی خب حالا ما که اولا قبول نکردیم. گفتیم خیلی، چون ما معتقدیم وقتی می

بشود و الا خب خطا که هست که. این رفع را هم ما توضیحاتش را در اصول دادیم. رفع به معنای نفی است. به معنای عدم است. این عدم 

این سلب و نفی، در بعضی از عبارات آمده به نحو عدم محمولی. مفاد کان تامه یا مفاد لیس تامه. به ذهن ما مفاد لیس ناقصه باید باشد    و 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج دروس خارج فقه حضرت آیت الله  متن کامل مطابق با صوت

 16/10/1393 - بهشنسه          خارج فقه   :موضوع

 11 صفحه                                                                                                                                                                   39 :جلسه

       ......................................................................... 

تامه. یک دفعه می ما مطلبی را خیلی نه مفاد لیس  الخطأ باشد یعنی اگر  الخطا است. اگر تعبیر رفع  الخطا، در بعضی هم رفع  گوید رفع 

یم. اعتبارات قانونی را دائر مدار همان مقدار که در لفظ آمده حساب بکنیم. خوب دقت بکنید. کید دار  رویش تأ

در بحث ادراکات اعتباری عرض کردم مرحوم آقای طباطبایی در اصول فلسفه یک بخشی راباز کرده ادراکات اعتباری، بعضی مسائل  

خواهید یک کلامی را که در حدیث آمده تفسیر قانونی بکنید، تفسیرتان  را ایشان ننوشتند. یکی همین است. خوب دقت بکنید.شما اگر می

 به مقداری است که در لفظ است نه خارج از او. 

امتی، این عن  مثلا اگر گفت رفع الخطأ والنسیان، این مناسب است خود این تعبیر، رفع الخطأ با مفاد لیس تامه. اما اگر گفت رفع عن 

یم. خوب دقت لفظی بفرمایید.  امتی اضافه شد. این مناسب است با مفاد لیس ناقصه. این نمی پس یک شود ما هر دو را به یک معنا بگیر

دانم روشن شد، اگر خواستیم یک کلامی را تفسیر قانونی بکنیم، به همان مقدار لفظ تفسیر مبنای کلی دارد، ما در اعتبارات قانونی، نمی

تأثیر اساسی در اعتبار بکنیم. این را ما توضیح دادیم. چون اعتبارات قانونی همین طور که فرمودند الانشاء   بلفظ یقارنه، این لفظ  یقال معنا 

 گوید نه آن اعتبار نفسانی و ابراز اعتبار. این نیست، نه، ابراز اعتبار نفسانی نیست.دارد. آقای خویی می

اگر آمد گفت رفع الخطا. این رفع الخطا اگر بخواهیم ما به لحاظ ادبی خوب توضیح   پس این را خوب دقت کنید به آن مقدار. و لذا 

دانید که ما خورد. البته میخورد. رفع الخطا یعنی خطا نیست. رفع الخطا خطا نیست. این با مفاد لیس تامه میبدهیم، با مفاد لیس تامه می

تامه  اما لیس  تامه دارد،  به عدم محمولی؛ چون کان  یا بگویید حالا مفاد کان  تامه است.  یم. مراد این مفاد لیس  ندار تامه در لغت  لیس 

یم. در لغت عرب لیس همیشه ناقصه است. کان در لغت عرب تامه و ناقصه است. مراد اینجا مفاد، معنا مراد است نه لفظ لیس.  ندار

امتی، اینها می با یک تسامحی این دو تا تعبیر را یکی بگیرند. اگر آمد گفت رفع عن امتی، اما اگر آمد گفت رفع عن  کلمه  خواهند مثلا 

این مناسبش با مفاد لیس ناقصه است. یک دفعه می گوید خطا نیست. خوب دقت عن امت اضافه شد دیگر. وقتی این کلمه اضافه شد، 

واضح است  بکنید. یک دفعه می امتی گفت،  گوید خطای تو نیست. از تو خطا نیست. این مفاد لیس ناقصه. وقتی آمد به مفاد رفع عن 

این است که خطای شما را بگوید نیست. خطای شما خطا نیست. عمل  دیگر، فکر نمی کنم خیلی ابهام دارد. کلمه عن امت، مناسبش 

 شما خطا نیست. عمل خطای شما عمل نیست. باید این جوری بگوید دیگر. 

گوید عمل شما، عمل خطأی شما عمل نیست. این مفاد لیس ناقصه.  گوید خطا نیست. این مفاد لیس تامه. یک دفعه مییک دفعه می

ظاهر حدیث مبارک علی تقدیر ثبوت که رفع عن امتی حالا با متون مختلفش عرض کردیم کار نداشته باشیم، ظاهرش این است که به مفاد 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج دروس خارج فقه حضرت آیت الله  متن کامل مطابق با صوت

 16/10/1393 - بهشنسه          خارج فقه   :موضوع

 12 صفحه                                                                                                                                                                   39 :جلسه

       ......................................................................... 

از چراغ قرمز رد گوید شما که تخلف کردید خواهد به مفاد لیس ناقصه باشد مناسب با همین جزاست. یعنی میلیس ناقصه است. اگر می

از چراغ. این اگر  شدید به خاطر اضطرار، شما مخالفت نکردید. این چراغ قرمز رد نشده، باید این جور معنا بکنیم. خب او که رشد شده 

ببینید با این قید، مال شما نیست. این مناسب می شود با همان مسئله جزا. یعنی وقتی  بخواهیم بگوییم این چراغ قرمز رد شدن شما را ما، 

 شود.شود. کیفر بر آن مترتب نمیمال شما نبود جزا بر آن مترتب نمی

الخطأ بود  اگر رفع  ممکن است احکام وضعی هم بر آن بار بشود. خوب دقت بکنید. اگر مفاد لیس تامه بود، اینها چون در بحث  بله 

 کنیم. اگر مفاد، مفاد لیس تامه بود، ممکن بود شما این آثاری را که گفتم بار بکنید.هایش را بیان کردیم دیگر تکرار نمیاصول ظرافت

و آقای خویی و دیگران نمی این بحثی را که مرحوم شیخ  دانم کذا  بکنیم و اینها، اینها روی آن مبنا پس بنابراین تا اینجا روشن شد کل 

روی آن تصور که حدیث رفع ثابت بشود، و حدیث رفع به این معنایی باشد که اینها گفتند که احکام وضعی را شامل بشود. چرا بیع مکره را 

دانیم. الی آخر بحث ما. و روشن شد که این مباحث روشن نیست. مطالبی که گفته شده به ذهن ما دانیم، بیع مضطر را باطل نمیباطل می

 آید که خیلی روشن نباشد. این یک.می

بیع   در  نه به خاطر حدیث رفع میمسئله دو،  گوییم، چون تجارة عن تراض نیست. اصلا موضوعش تجارة عن تراض... و لذا مکره 

یم که بر عنوان نسیان بار شده است. کسی   عرض کردیم یکی از اشکالات احمد بن حنبل روی حدیث رفع این است که ما مثلا احکامی دار

المومن خطأ، این دیه د گوید رفع عن امتی الخطأ؟ این اشکال  ارد. چطور شارع میکه نسیانا کسی را بزند مثلا یا خطأ اگر کسی، من یقتل 

 احمد بن حنبل نقل کردند. 

یب لطیفی دارد. ایشان می گوید احکام سه جور هستند؛ احکامی  لذا مرحوم نائینی یک جوابی دارد که نه اینکه از احمد بن حنبل، یک تقر

که در موضوعش خطا اخذ شده، مثل و من یقتل المومن خطا. احکامی که در موضوعش عمد اخذ شده، مثل من افطر متعمدا. احکامی  

 که هیچی ندارد. مثلا من لم یصلی مثلا فی الوقت، هیچ ندارد عمدا، خطأ. هیچ عنوانی ندارد. 

کنیم؛ چون آن در لسانش اخذ شده است.  گوید که حدیث رفع آن قسم اول که خطا در لسان، آن را اخذ نمیمرحوم آقای نائینی می

آن نمی افطار غیر عمدی کردید، نمیشود. شامل قسم دوم هم نمیشامل  افطر  شود. اگر شما  خواهید به حدیث رفع برگردید. خب من 

گوید اگر ما یک ماده قانونی داشتیم که بیاید بگوید  متعمدا، عمدا این کار را نکردید. کلام مرحوم نائینی یک کلام قانونی لطیفی است. می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج دروس خارج فقه حضرت آیت الله  متن کامل مطابق با صوت

 16/10/1393 - بهشنسه          خارج فقه   :موضوع

 13 صفحه                                                                                                                                                                   39 :جلسه

       ......................................................................... 

دارد. حاکم به آنها نیست. احکامی که در موضوعش  حکم در حال خطا برداشته شده، یک، احکامی که در موضوعش خطاست بر نمی

یم.دارد. چون اگر متعمد نبود اصلا خود به خود منتفی است. تعمد است، آنها را هم بر نمی  احتیاجی به حدیث رفع ندار

یب را در بحث حدیث  پس حدیث رفع جایی را بر می این تقر نه تعمد. روشن شد؟ این البته ما  دارد که نه خطا در موضوعش اخذ شده 

رفع گفتیم، خیلی بحث نکردیم. بحث لطیفی است. چون حدیث رفع ثابت نیست ما نگفتیم. یعنی سر اینکه خودمان خیلی در اتعاب نفس  

 انداختیم چون این حدیث ثابت نیست.

به حدیث رفع بر نمی یم. تجارة عن تراض، توش تراض خوابیده. وقتی  علی ای حال پس بنابراین طبق همین تصور ما بیع مکره را  دار

ت.  اکراه باشد تراض نیست دیگر. روشن شد؟ که برویم دنبال امتنان و چرا این را گرفت، چرا آن یکی اینجور نتیجه داد. آن بحثی که در آنجاس 

با حدیث رفع بر نمی اراد الطلاق؛  ما بحث طلاق مکره را  یاد آمده لا طلاق الا لمن  یم. شاید سر اینکه در روایات اهل بیت)ع( هم ز دار

لا طلاق الا لمن اراد الطلاق؛ خب کسی که لم یرد الطلاق، طلاق  گویند این طلاق نیست.  ائمه)ع( تمسک به حدیث رفع نکردند. اصلا می

 نیست که اصلا.

یم. مطلبی را هم که شیخ اینجا، شاید حالا شیخ هم در زمان جوانی اش نوشته باشد. شیخ شأنش اجل پس احتیاج به حدیث رفع ندار

آن نکته  بیع در بحث اکراه  یا بحث  بیاید آن را بردارد. اصلا بحث طلاق  بگوید باید قصد طلاق صحیح بکند تا حدیث رفع  است که 

یم الا، لا اصلی زواج الا لمن اراد الزواج؛ آنجا حدیث رفع شاید به درد بخورد. اما  اش این است، حدیث رفع، مثلا در باب ازدواج ندار

یم لا طلاق الا لمن اراد الطلاق؛ دیگر حدیث رفع معنا ندارد که. روشن شد؟  جایی که دار

دقت بکنید کمی طولانی شد. دیگر انشاء الله کنید؟ خیلی مباحث لطیف است تجارة عن تراض دیگر حدیث رفع معنا ندارد. دقت می

 شویم. در بحث خودش هم در بیع متعرض می

این حرفهایی که دقت فرمودید؟ آن مشکلات دارد، نه  به حدیث رفع نیست. حالا یک امتنان و چنین و  اگر باطل است  پس بیع مکره 

احکام وضعی می نه مدلول حدیث شامل  چون مصداق تجارة عن تراض  حدیث ثابت است  اکراه،  بیع بر  شود. این مال بیع. پس اکراه 

 نیست. تراضی ندارد.

چون تراضی دارد. چون واقع دارد خانه واقعا دارد میاش را میواما در باب مکره  اما  فروشد برای علاج  فروشد. البته سختش است 

 اش.بچه



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج دروس خارج فقه حضرت آیت الله  متن کامل مطابق با صوت

 16/10/1393 - بهشنسه          خارج فقه   :موضوع

 14 صفحه                                                                                                                                                                   39 :جلسه

       ......................................................................... 

 س: در واقع مضطر است

 ج: حالا مضطر است فوقش. اما تراضی دارد. 

 کنم. وانشاء الله در بحث قصد در باب بیع یک توضیح بیشتری من در کتاب بیع انشاء الله عرض می 

 و اما فرق بین این دو تا بین اکراه و اضطرار

 اولا شاید از مجموعه شواهد استفاده بشود کرد که اکراه به سه نحو است. اضطرار یکی است، اما اکراه به سه نحو است. 

یک، نحوی که هیچ اراده برای انسان نماند. هیچ نحوی از انحاء. که بعید نیست در این مرحله حتی حکم وضعی را هم بر دارد. آن که 

ای بشکاند.  گویند. الجاء مثلا یک کسی دست شمارا بگیرد، یک سنگ توش بگذارد، خودش بزند، یا یک شیشهاصطلاحا به آن الجاء می

یم، به احتمال بسیار قوی ضمانش هم به دست همان شخص باشد. او  اینجا مضافا به اینکه من مرتکب گناهی نشدم، و حکم جزایی ندار

این مثل خواب هم نیست دیگر، از خواب هم بدتر است. حالا در خواب من افتادم بالاخره من شکاندم شیشه را.  ضامن باشد. چون من، 

شود ولو به جسم من. اما بعید نیست در اینجا بگوییم به جسم هم  بالا افتادم شیشه شکست. به هر حال به من نسبت داده میفرض کنید از  

 شود. نسبت داده نمی

یزد  این اشد انواع اکراه است که اسمش الجاء است. مثال هایش هم معروف است در عروه هم هست. دهانش را باز کند توش آب بر

بزند به خانه مردم. شمشیر دستش بدهد، تفنگ دستش بدهد، تفنگ را بکشد با  در حالی که صائم است الی آخره. دستش را بگیرد سنگ 

 دست، انگشت او باشد اما زور دیگری باشد. 

این شاید با ارتکازات عقلایی ملتزم بشویم هیچ اثری بر آن مترتب نمی العلم عند الله  شود. نه آثاری که بر عنوان عصیان  این ظاهرا و 

است، نه احکام جزایی که مترتب بر ذات عمل است. یعنی بگوییم اوضامن است. دست من را گرفت سنگ توی دست من، من هیچ کاری  

شود. بعید نیست اینجا ملتزم بشویم که این اکراه نکردم. او گرفت دست من را زد که سنگ را پرتاب کند. هیچ فعلش به من نسبت داده نمی

 آورد. این قسم اول اکراه.هیچی نمی



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج دروس خارج فقه حضرت آیت الله  متن کامل مطابق با صوت

 16/10/1393 - بهشنسه          خارج فقه   :موضوع

 15 صفحه                                                                                                                                                                   39 :جلسه

       ......................................................................... 

کشد، یا مثلا دهم، اما مثلا آثار سنگینی دارد. اگر انجام ندهم، یا میبه اصطلاح فعل را من انجام میقسم دوم اکراه؛ اکراهی است که 

زندان بیگاری میهای طویل العمل میفرض کنید  یا  کارهایی که دستگاه گیرد یا شکنجه میکند،  و کند. همین  های خلافتی و سلطنتی 

 کنند.  غرضم به هر حال یک نوع اکراه هم این جوری است.حکومتی می

 اش بحث خودش.اش، آثار وضعیدر این قسم اکراه همین است که الان عرض کردم. قطعا آثار تکلیفی ندارد. روی آثار جزائی

قسم سوم یک نوع اکراهی است که به این شدت نیست. که در روایت اسمش الاکراه من الزوجه و الاجبار من السلطان. حالا من اینجا  

کنم دانند. من فکر میشان هم باطل میایدانند. عده بیع مکره را طلاق مکره را صحیح میای از اهل سنت یک توضیحی هم بدهم. عده 

دارند عن رسول الله)ص( که یک نفری رفته بود از  نشده. یک روایت دیگر هم اهل سنت  آن روایت با اینکه ضعف هم دارد، چون گفته 

یده شده از درخت افتاده. زنش از پایین گفت من یا طناب را پاره میدرختی بالا، نمی کنم یا دانم عسل بچیند، کندوی عسل بوده، طناب بر

کنم بیافتی. این گیر کرد، گفت خیلی خب، دیگر حالا جانش در خطر است، طلاق داد. آمد پایین رفت پیش رسول  من را طلاق بده، پاره می

الزوجه این فکر می خواستند اینطور  کنم اینها میالله)ص( فرمود نه این طلاق تو درست نیست؛ چون اکراه بوده است. اینکه الاکراه من 

بگوید، این روایت چون سند روشنی هم ندارد که این مثال همین مثالی که از زبان رسول الله)ص( نقل شده. که اگر مثل زوجه است، این  

السلطان، اگر سلطان اجبار کرد طلاق بدهد، آن طلاق درست است. من فکر می کنم مراد اکراه است آن طلاق باطل است. اما اجبار من 

 آن روایت این باشد. 

ابهام دارد. من فکر می یروزها خواندیم روایت را گفتیم کمی  بتر دارد و خیلی وضعش ناجور است. من  پر کنم چون عبدالله بن قاسم 

کنم این روایت را درست کردند برای توجیه این مطلب. که اگر شما بگویید طلاق مکره باطل است، چرا رسول الله)ص( آنجا فرمود  فکر می

 گویند طلاق مکره درست است. چرا رسول الله)ص( آنجا حکم فرمود طلاق مکره باطل است. درست است. آنها چون می

کند  دهند چون اکراه است. اما در سلطان اکراه نیست. طلاق مکره باطل است اما طلاقی را که سلطان اجبار میاینها این طور جواب می

 مکره نیست. اکراه نیست، اجبار است.

دارد. زن سر وصدا می کند یا بچه فلان، حالا غیر از به هر حال چون آن روایت را ما قبول نکردیم. انصافش در درجات اکراه سه مرحله 

اینهاست. در اینجا ممکن است بگوییم حکم تکلیفی برداشته می و  شود، اما حکم وضعی به احتمال بسیار قوی جای  آن سلطان و قتل 

به ذهن می این باشد. عرض کردیم بعضی  خودش محفوظ است. اما اضطرار هم یکی است. و  آید که فارق اساسی ما بین اضطرار و اکراه 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج دروس خارج فقه حضرت آیت الله  متن کامل مطابق با صوت

 16/10/1393 - بهشنسه          خارج فقه   :موضوع

 16 صفحه                                                                                                                                                                   39 :جلسه

       ......................................................................... 

ها هم ظاهرا یکی گرفتند. شیخ هم بعضی عباراتش یکی است اینجا. لکن فارق اساسی این است. در باب اضطرار قصد  از کلمات غربی

یضی   هست، خوب دقت بکنید. اساسا قصد هست. نه اینکه قصد نیست. لکن داعی او بر قصد تحمل یک ضرری است. مثلا وقتی یک مر

، قصد دارد از چراغ قرمز رد بشود. نه اینکه قصد  شود نه ظاهراشود. واقعا دارد از چراغ قرمز رد میتوی ماشین گذاشته از چراغ قرمز رد می

یض... یض را به بیمارستان برساند و الا مر  ندارد. لکن به خاطر اینکه مر

کند. این  اما اگر یک کسی پشت سرش هفت تیر گرفته گفته از چراغ قرمز رد بشو. به نظر من این که اسمش اکراه است، این با آن فرق می

نتیجهواقعا قصد نداشته است. دقت می با هم فرق میکنید؟  اما مقدماتش  از مقدمات اش یکی است  اکراه غیر  کنند. انصافا مقدمات 

 اضطرار است. 

خواسته از چراغ قرمز رد بشود. خوب دقت بکنید. البته در خواسته زنش را طلاق بدهد، این نمیدر باب اکراه اصولا قصد نیست. نمی

اکراه واضطرار یکی است، این نتیجه این طرفی را نگاه کنند. بله در  هر دو یک نکته هست. در هر دو عصیان نیست. شاید اینهایی که گفتند 

به ا اما در باب اضطرار، اساسا قصد هست.  هر دو عصیان نیست. اما انصافا در اکراه اساسا قصد نیست. آن اجبار تعلق گرفته  تیان عمل. 

یض را برساند.اش را بفروشد. واقعا دارد از چراغ قرمز رد میخواهد خانهواقعا می  شود. لکن به خاطر اینکه مر

 کنم یک کمی این دو تا با همدیگر ابهام پیدا کردند روی این جهت است. و بشود بین این دو تا فرق قائل شد.من فکر می

ین الطاهر  و صلی الله علی سیدنا محمد و آله 


